
 Artículo de Reflexión  

119 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

Hacia un encuentro de reconocimiento. Alteridad, joven infractor y 

ética de la compasión 

Leibniz Huxlay Flórez Guzmán 

Contadora pública. Esp. En revisoría fiscal y contraloría. Mgr en economía y política de la educación. Directora del 

semillero de investigación ODEC (observatorio de desarrollo económico) de la Unipiloto. 

Correo electrónico: leibniz.h.f@gmail.com 

Filiación institucional: Unipiloto 

Código ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1095-1059 

Mercy Lilliana Borbón Hoyos 

Psicóloga, Investigadora Criminal y en Ciencias forenses, Especialista en Psicología Jurídica, Especialista en 

Procedimientos en Derecho de Familia, con Maestría en Humanidades. 

Correo electrónico: mercy.borbon@iudigital.edu.co 

Filiación institucional: IU DIGITAL 

Código ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8349-635X 

Danny Harrison Rojo Sarrazola 

Abogado, maestría en Criminología aplicada, especialista en derecho penal, criminólogo, PhD© en Derecho 

Probatorio 

Correo electrónico: dannyrojo@dhrojolaw.com 

Filiación institucional: IUE 

Código ORCID: https://orcid.org/0009-0009-3753-6179 

Laura Fernanda González Borbón 

Psicóloga, Maestría en Psicología Deportiva, Candidata a Maestría en Educación. Docente UNIMINUTO, 

seccional Medellín Correo electrónico: laura.gonzalez.bo@uniminuto.edu.co 

Filiación institucional: UNIMINUTO 

Código ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6705-9039 

Feibert Alirio Guzmán Pérez 

Doctorante en Administración Gerencias, en la Universidad Benito Juárez, Magíster en Educación en CESUN 

Universidad tesis honorifica, Especialista en Gerencia Informática, graduado con honores, mejor promedio, 

Ingeniero de Sistemas y docente investigador. 

Correo electrónico: fguzman@unilasallista.edu.co 

Filiación institucional: Unilasallista 

Código ORCID: http://orcid.org/0000-0003-2657-9826 
 

 
Como citar: 
Flórez-Guzmán, L., Borbón-Hoyos, M., Rojo-Sarrazola, D., 
González-Borbón, L., Guzmán-Pérez, F., & Ramirez-Castillo, J. 
(2024). Hacia un encuentro de reconocimiento. Alteridad, joven 
infractor y ética de la compasión. Revista Sinergia, (15), 119- 
130. Recuperado a partir de 
http://sinergia.colmayor.edu.co/ojs/index.php/Revista 
sinergia/article/view/140 
 

 
DOI: 10.54997/rsinergia.n14a8 
 

 
Enviado: 15 de mayo de 2024 
Aceptado: 10 de junio de 2024 

Publicado: 23 de junio de 2024 
 

Correo principal: mercy.borbon@iudigital.edu.co 
 

 

Editor: PhD Mario Heimer Flórez Guzmán 

RESUMEN 
La delincuencia juvenil es un fenómeno complejo influido tanto 

por factores sociales como por desajustes personales. Aunque 

algunos argumentan que los menores infractores deben ser 

tratados como adultos, otros enfatizan su inmadurez y 

vulnerabilidad. Desde una perspectiva ética, se plantea que la 

ley penal juvenil refleja más un intento de protección social que 

una respuesta efectiva. La ética, según Mèlich, sugiere una 

comprensión compasiva del sufrimiento ajeno, reconociendo la 

vulnerabilidad del infractor como un desafío ético más que moral. 

En casos como el de Hera en "Metalhead", las infracciones 

juveniles pueden ser expresiones de dolor y alienación más que 

actos deliberadamente maliciosos. La sociedad enfrenta así un 

dilema entre la aplicación de la ley y la comprensión ética del 

sufrimiento humano. 

 
PALABRAS CLAVE: Delincuencia juvenil, ética, 

vulnerabilidad, tratamiento legal. 

mailto:givanatejeiro@yahoo.es
mailto:leibniz.h.f@gmail.com
mailto:givanatejeiro@yahoo.es
mailto:mercy.borbon@iudigital.edu.co
mailto:dannyrojo@dhrojolaw.com
mailto:givanatejeiro@yahoo.es
mailto:laura.gonzalez.bo@uniminuto.edu.co
mailto:givanatejeiro@yahoo.es
mailto:fguzman@unilasallista.edu.co
http://orcid.org/0000-0003-2657-9826
http://sinergia.colmayor.edu.co/ojs/index.php/Revistasinergia/article/view/140
http://sinergia.colmayor.edu.co/ojs/index.php/Revistasinergia/article/view/140
mailto:victor.daza@yahoo.es
mailto:mercy.borbon@iudigital.edu.co


 Artículo de Reflexión  

120 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

Towards a meeting of recognition. Otherness, juvenile offender, and the 

ethics of compassion 

 

 

ABSTRACT 

Juvenile delinquency is a complex phenomenon influenced by both social factors and 
personal maladjustments. While some argue that juvenile offenders should be treated as 
adults, others emphasize their immaturity and vulnerability. From an ethical perspective, 
it is suggested that juvenile criminal law reflects more an attempt at social protection than 
an effective response. According to Mèlich, ethics imply a compassionate understanding 
of others' suffering, recognizing the offender's vulnerability as an ethical rather than 
purely moral challenge. In cases like Hera's in "Metalhead," juvenile offenses may be 
expressions of pain and alienation rather than deliberately malicious acts. Thus, society 
faces a dilemma between law enforcement and ethical understanding of human suffering. 

 

 

KEYWORDS: Juvenile delinquency, ethics, vulnerability, legal 

treatment. 

 

 

INTRODUCCIÓN 

La delincuencia juvenil no sólo es el resultado de una sociedad en desequilibrio. 
Para Bueno Bueno & Moya Mira (1998), el desajuste personal también es un factor 
importante para el análisis de este fenómeno. “La delincuencia por desajustes 
personales se refiere a trastornos de la personalidad, más o menos leves, fruto de crisis 
afectivas, familiares, fracasos escolares, etc., que producen baja autoestima, 
impulsividad o bajo control, etc.” (Bueno Bueno & Moya Mira, 1998, p.153). Por eso, 
ante esta situación, lo más aconsejable no es juzgar, per se, al menor infractor, sino 
conocer qué y cuáles cosas, tanto personales como de su entorno, lo llevan a 
transgredir. 

Por otra parte, el concepto de joven infractor es complejo. Su estudio, como bien 
lo indica Elba Cruz y Cruz (2007), es de vital importancia porque “implica atender el 
futuro de la humanidad” (p.335). Por otra parte, este concepto es, por sí mismo, 
bastante controversial, e incluso, para algunos resulta ofensivo utilizarlo, pues 
consideran que el joven, por no haber alcanzado una madurez psicológica para 
comprender las leyes y las responsabilidades que éstas implican, no delinque de 
manera consciente, sino bajo la influencia del medio social o de sus padres (Cruz y 
Cruz, 2007). Sin embargo, existen tesis opuestas a esta hipótesis. Para muchos, los 
jóvenes infractores “debe considerárseles lo suficientemente responsables y tratarlos 
igual que a los adultos infractores; esta tendencia cobra auge en sociedades como la 



 Artículo de Reflexión  

121 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

norteamericana, donde las conductas antisociales de los menores de edad llegan a 
extremos preocupantes” (Cruz y Cruz, 2007, p.335). A nivel jurídico, ambos puntos de 
vista han sido considerados. Actualmente, la mayoría de los sistemas jurídicos pueden 
catalogarse en una u otra corriente. Mientras que, en Europa, señala Cruz y Cruz 
(2007), las medidas para los menores infractores son más tenue, en Estados Unidos se 
sigue un régimen mucho más enérgico y estricto. 

Entonces, ¿realmente se podría afirmar que los menores cometen delitos? Si se 
tienen en cuenta las posturas mencionadas anteriormente, las respuestas pueden ser 
diversas. Dentro de los diversos marcos jurídicos se puede afirmar y negar que los 
jóvenes delinquen. Pero, desde un punto de vista positivista, los menores infractores, 
más que delincuentes, son “un síntoma [de] fallas más graves en la estructura social, 
en especial dentro de la familia y el proceso educativo” (Cruz y Cruz, 2007, p.336). Así, 
ante este fenómeno social, es bien sabido que el adulto actúa de una manera más 
consciente y que a él le es más fácil guiarse por su libre albedrío, pero, para los jóvenes, 
debido a su inmadurez, inexperiencia y a que todavía están en un proceso formativo, 
son más susceptibles a la influencia de factores externos; por eso, añade Elba Cruz y 
Cruz (2007), la base de su tratamiento de resocialización debe ser la educación, pues, 
como señala María Montesori (2000): 

Para educar a un niño de manera distinta, para salvarlo de los conflictos que 
ponen en peligro su vida psíquica es necesario en primer lugar un paso fundamental, 
esencialísimo, del cual depende todo el éxito: y es el de modificar al adulto. Éste hace 
todo cuanto puede y como él dice, ya ama al niño hasta el sacrificio, confesando que 
se encuentra frete lo insuperable. Necesariamente ha de recurrir al más allá, más de 
todo cuanto es conocido, voluntario y conciente. (p.37). 

Sin embargo, la presencia del menor infractor es un desafío ético para la 
sociedad que habita. Señala Joan Carles Mèlich (2010) que la ética es una interrogación 
al orden moral. Para el filósofo catalán, lo que nos convierte en humanos no es la 
obediencia a códigos universales ni sociales, sino el reconocimiento de nuestra propia 
vulnerabilidad y el hecho de no poder eludir la demanda del dolor del otro. Además, 
añade Mèlich, hay que tener presente que hay ética no porque se sepa qué es el “bien”, 
sino porque se ha tenido experiencia del mal dentro de cada comunidad. Tampoco hay 
ética porque se esté cumpliendo con el “deber”, sino porque se tiene consciencia del 
sufrimiento de los demás. Y, por último, hay ética porque somos sensibles a aquellos 
que, por una u otra razón, han sido dignificados con tratos infrahumanos y marginados 
en su condición de personas. Esto, dentro del abordaje del fenómeno del joven infractor, 
puede entenderse como una crítica al sistema penal, jurídico y social que sanciona la 
acción de los menores sin tener presente las causas de éstas. Desde la propuesta de 
Mèlich, la acción transgresora de los jóvenes debe analizarse desde lo que ellos, desde 
su condición como jóvenes, proponen a sus otros, es decir, a los demás miembros de 
su comunidad, y no desde un marco legal y penal que, generalmente, los excluye de la 
sociedad y los estigmatiza. Además, es necesario tener presente que: 

Los seres humanos fabricamos “ámbitos de inmunidad”, algo así como una 



 Artículo de Reflexión  

122 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

especie de “máscaras” que nos proporciona alivio frente a la experiencia de lo 
indominable, frente a todo aquello imposible de resolver técnicamente. Las 
máscaras son artefactos protectores, envolturas, receptáculos físicos o 
simbólicos que sirven de cobijo, son los referentes que nos proporcionan un 
ámbito estable en un universo en constante transformación. (Mèlich, 2010, p. 
31). 

Teniendo esto presente, la Ley Penal Juvenil, y todas las medidas que se usan 
para abordar el tema del menor infractor, podrían ser interpretadas como máscaras que 
usa la sociedad para “protegerse” de ese fenómeno. Al menor infractor se le mira desde 
lejos porque, en efecto, éstos siempre están proponiendo, de manera indirecta, una 
transformación en la comunidad que habita. Por otra parte, “los seres humanos 
necesitamos artefactos protectores en los que poder confiar para poder soportar el 
excesivo fluir de las transformaciones” (Mèlich, 2010, p. 32). A nivel social, las leyes 
funcionan como ese elemento protector que permite mantener un orden, una dinámica 
estructurada que fundamenta un modo de ser. En ese sentido, la Ley Penal Juvenil 
funciona como un mecanismo social regulador y como un elemento de poder frente a 
un fenómeno difícil de abordar como lo es la presencia del menor infractor. Empero, 
siguiendo a Joan-Carles Mèlich (2013), la sociedad es, indiscutiblemente, encuentro 
con el otro en su alteridad y en sus particularidades. Dicho en otras palabras, la 
sociedad es el espacio de desarrollo de la ética. Y, por eso, se entiende por ética “una 
relación en la que el otro, que siempre es otro singular, [que] irrumpe en mi tiempo 
desde su radical alteridad (…) Ética es un acontecimiento en el que el otro irrumpe de 
repente” (Mèlich, 2010, p. 35). Así pues, el menor infractor, más que un sujeto jurídico 
y penal, es una persona que, desde su particularidad, irrumpe en el tiempo y en el 
espacio de la comunidad permitiendo planteamientos éticos. 

El menor infractor como sujeto ético. 

Para Joan-Carles Mèlich (2010) “somos animales éticos porque somos finitos y 
contingentes, porque el sufrimiento (el propio y el de los demás) es una presencia 
inquietante” (p. 36); en ese sentido, la ética sólo tiene sentido en el ejercicio de la 
compasión y no en la normatividad, relacionada directamente con la moralidad y las 
costumbres comunitarias. En otras palabras, la ética es una relación compasiva, añade 
Mèlich, una respuesta al otro. Y, en ese caso, la ley y las medidas jurídicas – en este 
caso para abordar el fenómeno del menor infractor – puede ser moral, pero no ética en 
sentido estricto. Por otra parte, agrega el filósofo catalán, “no somos éticos porque 
cumplamos con nuestros deberes, sino todo lo contrario, porque no podemos 
cumplirlos. Toda respuesta ética constituye, pues, de una u otra forma, una transgresión 
a la moral” (Mèlich, 2010, p. 48). 

“La ética, a diferencia de la moral, no nace con el mundo, con la tradición, sino 
con la vida, esto es, con la distancia (…), que cada uno establece respecto a su 
mundo, a su situación heredada” (Mèlich, 2010, p. 91). Vivir de manera ética es, 
como bien lo señala Joan-Carles Mèlich (2010) estar pendiente del sufrimiento 
de los demás y, también, “no saber nunca del todo como vivir” (p. 93). Y 
justamente es eso a lo que nos invitan las acciones del joven infractor. Ante el 



 Artículo de Reflexión  

123 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

delito – o la transgresión – se tiene como herramienta de enmascaramiento y de 
protección la norma jurídica, pero, en sentido estricto, ni el individuo, en su 
particularidad, ni la sociedad, saben cómo abordar este fenómeno, y las razones 
son bastante claras: el menor infractor, con su transgresión, fractura la 
normatividad (moral) que su comunidad ha establecido para poder funcionar y 
desarrollarse y, así, invita, de manera indirecta, a una reflexión que se suscita 
en la perplejidad. En otras palabras, ante el desafío de las acciones del menor 
infractor, “la ética es la respuesta que le damos al otro que nos sale al encuentro, 
es un trato con el otro, sea o no como yo” (Mèlich, 2010, p. 96). 

El menor infractor es un extraño. Su presencia dentro de la sociedad es 
incómoda y desafiante. Aunque haya un marco jurídico para abordarlo y entenderlo, 
asirlo es una tarea compleja que se suscita en la perplejidad. En una ciudad como 
Medellín – para ir a un contexto concreto – pese a los diferentes tipos de delitos que se 
presentan, aquellos que cometen los jóvenes siguen generando perplejidad y un no 
saber cómo responder a la fractura moral que ellos proponen con sus acciones. Se ha 
insistido en este trabajo que una cosa es la ley, como marco moral, pero otra muy 
diferente es la ética, como análisis reflexivo de esa moral que, desde la infracción 
juvenil, se quebranta. El menor infractor, en efecto, propone desafíos morales; su 
actitud, su manera de proceder atenta contra las costumbres y el modo de proceder de 
la comunidad que habita, pero el verdadero desafío está en escucharlo, en atender, 
como bien lo señala Joan-Carles Mèlich (2010), su sufrimiento y las cuestiones que 
suscita su condición como infractor y como humano. 

“La presencia de lo extraño supone siempre, de una manera u otra, un desafío a 
las lógicas imperantes, la ruptura con un determinado orden, la inquietud frente a lo 
desconocidos” (Mèlich, 2010, p. 149). Y eso es justamente lo que se genera en la 
sociedad con la presencia del joven infractor. Con ello no se quiere decir que ese 
fenómeno social sea negativo. La presencia del joven infractor dentro de una 
determinada comunidad, más que una problemática que debe erradicarse mediante 
sanciones y condenas penales es un desafío, una invitación a mirar lo otro, a eso que 
no se comporta según los parámetros propios, como una posibilidad. En la película de 
Ragnar Bragason (2013) eso es justamente lo que sucede; la comunidad ve en el 
comportamiento de Hera una posibilidad de escuchar la diferencia y repensarse a partir 
de ella. 

Señala Emmanuel Levinas (2002) que: “un mundo cuerdo es un mundo en el 
que hay [un] Otro gracias al cual el mundo de mi gozo llega a ser tema con una 
significación”. (p. 222). En ese sentido, no es posible hablar de un Yo sin la presencia 
de un nosotros que cuestione, inquiete y aparezca como extraño. Además, añade 
Levinas (2002): 

La relación ética, el cara-a-cara, contrasta también con toda relación que se 
podría llamar mística y en la que otros acontecimientos distintos al de la representación 
del ser original trastornan o subliman la sinceridad pura de esta presentación, en la que 
embriagadores equívocos enriquecen la univocidad original de la expresión en la que 
el discurso llega a ser encantamiento como la plegaria que llega a ser rito y liturgia, en 



 Artículo de Reflexión  

124 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

la que los interlocutores se encuentran jugando un papel en un drama que ha 
comenzado fuera de ellos. Aquí reside el carácter razonable de la relación ética y del 
lenguaje. Ningún miedo, ningún temblor podrían alterar la rectitud de la relación que 
conserva la discontinuidad de la relación, que se niega a la fusión y en la que la 
respuesta no elude la cuestión. (p. 216). 

Así pues, tanto en Levinas como en Mèlich, hablar de ética sin la presencia del 
Otro es imposible. El Otro, en su particularidad, es quien invita al desafío ético, a ser 
consciente del sufrimiento de los demás y de la finitud de ambos. Por eso, el 
acercamiento al joven infractor, y teniendo en cuenta la propuesta de Levinas y de 
Mèlich, nace en los afectos, en el reconocimiento de la fragilidad y de la vulnerabilidad 
de los demás; en la idea de que, como seres humanos, no somos capaces de dejar de 
responder a los desafíos que el otro nos pone en la cotidianidad de nuestras vidas. Y, 
así: 

Puesto que la irrupción del extraño nos obliga a responder situaciones 
insospechadas, únicas, singulares, nuestros principios morales, nuestras leyes, leyes 
que inevitablemente hemos adquirido a través de la cultura y la educación, se 
resquebrajan, y es necesario decidir sin una red protectora que nos ofrezca un cobijo 
absoluto. Vivir éticamente significa vivir el riesgo. Sólo hic et nunc será posible saber si 
hemos sido compasivos, sólo podremos saberlo después, antes no (Mèlich, 2010, p. 
153). 

Así, pues, teniendo en cuenta lo anterior, ¿qué se puede decir de la ética? 
Responder este interrogante no es fácil; sin embargo, se puede conjeturar que la ética 
es esa reflexión que se hace, desde el no saber, desde lo extraño, a la moral, a la 
normatividad y a las leyes impuestas desde la acción, desde la misma ambigüedad de 
la condición humana. Desde los planteamientos de Joan-Carles Mèlich (2010), si bien 
no se puede dar una definición de lo que es ética, si se pueden mencionar tres 
enunciados básicos para una ética de la compasión: 

No hay ética porque sepamos qué es el “bien”, sino porque hemos vivido y 
hemos sido testigos de la experiencia del mal. No hay ética porque uno cumpla con su 
“deber”, sino porque nuestra respuesta ha sido adecuada, aunque nunca pueda ser 
suficientemente adecuada. No hay ética porque seamos “dignos”, porque tengamos 
dignidad, porque seamos personas, sino porque somos sensibles a lo indigno, a la 
indignidad, a los excluidos de la condición humana, a los infrahumanos, a los que no 
son personas. (p. 222). 

Infracción juvenil como rostro de la vulnerabilidad. 

Con respecto al fenómeno del menor infractor, se es ético, justamente, porque 
se es sensible a ese otro que, mediante la infracción y la transgresión, da cuenta de la 
complejidad de su condición humana. Esto no necesariamente presupone que haya un 
deber para con el menor infractor. De hecho, en palabras de Mèlich (2010), la ética no 
es obediencia a un deber, sino, como se viene reiterando, una respuesta a una situación 
extraña, un acercamiento al otro y a lo otro que, por una u otra razón, no hace parte de 
la propia comprensión de la vida. Por otra parte, el menor infractor indaga; sus acciones 



 Artículo de Reflexión  

125 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

proponen, de manera indirecta, una nueva manera la fragilidad humana. Esto desde la 
normatividad social, puede juzgarse en términos de bueno y malo. Pero desde la ética, 
juzgar algo como bueno es bastante peligroso, moralizante y estigmatizador. Y eso es 
lo que ocurre con el tratamiento que se le da al joven infractor desde la normatividad. 
Con esto no se quiere decir que las medidas que adopta la sociedad para tratar al joven 
infractor sean negativas. En efecto, no lo son estrictamente. Lo que se quiere señalar 
es que el fenómeno del joven infractor no es asumido desde el reto ético – y compasivo 
– que propone. Por eso, Joan-Carles Mèlich (2010) plantea que la experiencia ética 
debe partir, más que del juicio de lo bueno y lo malo, de una experiencia del sufrimiento 
y del dolor del otro. En otras palabras, no puede haber ética – en este caso para con el 
menor infractor – si no hay un acercamiento y un reconocimiento real a los demás. 
Además, en esa discusión que suscita la diferencia entre ética y moral, entre lo bueno 
y lo malo, hay que tener presente que “la moral está inmersa en un imaginario social, 
no se puede sobrevivir sino es en el ‘interior’ de un imaginario social, la ética, en cambio 
es la respuesta transgresora en una escena de dolor que rompe con todo imaginario 
social” (Mèlich, 2010, p. 227). 

Sobre las causas sociales y familiares que llevan al menor de edad a infringir el 
orden de la comunidad que habita ya se ha hablado mucho en este trabajo; sin 
embargo, hay que destacar que esos factores pueden ser traducidos, teniendo en 
cuenta las ideas de Joan-Carles Mèlich, como experiencias del mal, del dolor y del 
sufrimiento. El menor infractor no infringe por infringir, sino porque ese dolor y ese 
sufrimiento que padece en su entorno social, familiar y/o escolar le impulsa a ello. 
Además, en palabras de Schopenhauer (como se cita en Camps, 2013), “la vida es 
dolor, sufrimiento y hastío”. Y, justamente, es ese dolor y ese sufrimiento lo que, en 
términos de Emmanuel Levinas, permite mira el rostro del otro, reconocerle y acercarse 
a él. En ese sentido, sólo el padecimiento permite que haya situación y comportamiento 
éticos. Por otra parte, el menor infractor es el rostro visible de una comunidad que, a 
nivel moral, se fractura a sí misma desde adentro. Su presencia da cuenta de los 
cambios conductuales de la sociedad. El menor infractor aparece para señalar que la 
base estructural de las comunidades, a saber: las familias, se debilitan y pierden la 
solides moral que antes tenían, pero también denotan que la sociedad no sabe cómo 
responder a los desafíos que lo otro le pone. Así pues, el menor infractor aparece en la 
sociedad como resultado de la experiencia del mal. Y por mal puede entenderse: 
fragmentación familiar, pobreza, exclusión social, etc. Abordar estas problemáticas 
desde la normatividad no contribuye mucho a la reparación de las heridas que la 
sociedad le causa al menor infractor, como tampoco contribuye a sanar las heridas que 
este le causa a la sociedad. Por eso, como señala Joan-Carles Mèlich (2010), “la ética 
de la compasión es la respuesta que doy aquí y ahora al sufrimiento del otro” (p. 228). 

En la película Metalhead, las infracciones que comete Hera Karlsdóttir, si bien 
infringen el orden moral de su comunidad, no se suscitan, en sentido estricto, por un 
desequilibrio de social, sino por la relación personal que la misma Hera tiene con todo 
lo que le rodea. Su historia inicia con la muerte accidental de su hermano Baldur, un 
adolescente granjero con una pasión desaforada por el heavy metal. Y a partir de ese 
suceso Hana se torna asocial y empieza a ver en la estridencia de la música una vía de 
escape. La pérdida del ser querido genera en la protagonista de Metalhead un trastorno 



 Artículo de Reflexión  

126 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

de personalidad que le lleva a excluirse de la sociedad y a ver en los principios morales 
de ésta una amenaza. Así, el temple de Hana se torna rebelde y apático frente la 
realidad de los demás, y la música aparece como su único medio de expresión y como 
elemento dador de sentido. 

Hera es una adolescente silenciosa. Su familia, también afectada por la muerte 
de Baldur, poco contacto tiene con ella. El dolor que todos siente imposibilita el 
encuentro y el diálogo generando, así, un sentimiento de culpa que no se comparte con 
nadie. Según Bueno Bueno & Moya Mira (1998), “Estos elementos personales 
ciertamente se encuentran presentes en gran número de nuestros jóvenes infractores 
europeos; pero se encuentran también presentes en buen número de jóvenes europeos 
no infractores” (p.153). Y Hera es una joven infractora que, desde la estética del heavy 
metal, trata de llamar la atención a los demás para que éstos comprendan su situación 
personal; trabaja en la granja de sus padres, pero su insatisfacción es tal que sólo se 
siente plena con los sonidos estridentes del riff de una guitarra e identificada con letras 
como las de Strange wings, de Savatage: “She is a native of stormy skies” (Savatage, 
1987, track 4). 

En Metalhead, hay varias escenas que fácilmente podrían interpretarse como 
delincuencia juvenil; sin embargo, hay dos que permiten hacer consideraciones más 
precisas para efecto de este trabajo: 1) Hera roba el tractor de uno de sus vecinos y 2) 
Hera quema la iglesia del pueblo. Ambos casos le generarían a la joven infractora, 
inmediatamente, una sanción penal y, a la vez, un señalamiento comunitario. Sin 
embargo, nada de esto ocurre de manera estricta. Tras el robo del tractor, Hera obtiene 
como castigo trabajar en una planta procesadora de carne – de la cual se hace despedir 
por poner heavy metal en los altoparlantes de ésta –. La situación no se vuelve 
compleja, pues no hay censura ni exclusión de la menor infractora allí; antes bien, es 
ella misma la que, debido a su personalidad trastornada, decide autoexcluirse, pero 
mostrando, mediante la estética del heavy metal, su inconformismo con la vida 
comunitaria y con su familia, y el dolor producido la ausencia de un ser querido. Y con 
respecto a la quema de la iglesia del pueblo, Hera no es castigada ni llevada a los 
tribunales por ello; antes bien, la comunidad la invita a responsabilizarse de ese acto, 
pero desde el proceso de reintegración social, de exposición y aceptación de la 
diferencia. Al final, Hera acepta y, mediante sus composiciones musicales da cuenta 
que su infracción es producto del trauma personal y social que ha dejado en ella la 
pérdida de su hermano. Su canción Svarthamas da cuenta de ello. Svarthamas se 
interpreta en una reunión comunitaria. Si bien al inicio es tocada en ritmo de black metal 
y en inglés, la intensidad del riff, a petición de los escuchas, cambia por un ritmo intenso, 
pero menos pesado, y el scream da paso a una voz delicada que se expresa en islandés 
para ser comprendida. 

Sangre y carne / En tierra te convertirás / El coraje de un guerrero / Cualquier 
cosa hará arder /La tierra quemada/ Devorando lo mejor de nosotros/ La tierra 
quemada/ Matando siempre todo / Mi dolor/ Drena mi alma/ Acabada por la derrota/ Un 
brindis de arena, tan oscuro y dulce / Tan lejanas como alcanzo a distinguir/ La nieve 
envuelve los campos / Tan lejana como alcanzo a distinguir/ La nieve nunca cederá. 
(Bragason, 2013). 



 Artículo de Reflexión  

127 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

La letra de la canción expone la condición personal de Hera Karlsdóttir, y, a la 
vez, recuerda un sentimiento de dolor que, si bien es personal, afecta a la comunidad. 
En ese sentido, en Metalhead da cuenta que, en sociedad, la acción del individuo 
repercute en las dinámicas colectivas. Las conductas de un particular – sean estas 
transgresoras o no - afectan a los demás, pero los demás afectan el modo de ser de 
los individuos. Y justo eso es lo que expone Metalhead en sus escenas finales. La idea 
que trata de expresar Bragason (2013) en su película es que la infracción juvenil es un 
llamado de atención que éste hace a la comunidad a la que pertenece. El joven 
transgrede los límites morales de su comunidad – en este caso con la quema de una 
iglesia – porque necesita ser escuchado y porque, además, necesita proponer, desde 
su forma de entender el mundo, algo nuevo para con los demás. En el caso de Hera, 
tras su concierto es invitada a reconstruir la iglesia de su pueblo y, además, a integrarse, 
sin censura, a una comunidad que la comprende, la acepta y le brinda nuevas 
oportunidades. 

Mirar el Rostro del Otro, un ejercicio ético de compasión. 

Dentro de su estudio Precepción del menor infractor de su dinámica familiar, Anna 
María Gómez Suarez y Sandra Milena Bonilla Ruiz (2011) destacan que: 

La delincuencia juvenil es concebida como algo distinto a la criminalidad, ya que 
tiene como protagonista a un niño o joven. (López Rey Arrojo M) Razón por la 
cual se estableció el primer tribunal de menores en Chicago en 1899, a través 
del cual se favorece al menor mediante la obtención de facilidades 
educacionales y pedagógicas formativas, mejores condiciones de vida y fomento 
de la libertad individual, incluyendo en este proceso no solo al menor sino 
también a su familia y la responsabilidad que esta adquiere frente a la conducta 
del menor. (p. 46). 

La primera consideración de Gómez y Bonilla es de suma importancia a la hora 
de mirar al menor infractor desde otras perspectivas. El menor infractor no es un 
criminal, aunque sus conductas sean delictivas. Su comportamiento, como se ha venido 
reiterando, es una respuesta – errada por decirlo de alguna manera – a las 
circunstancias sociales, familiares y escolares a las que se enfrenta a diario. El menor 
infractor es una persona que está propenso al daño; en otras palabras, su inmadurez 
emocional y social lo hacen blanco fácil para ser influenciado y utilizado, de manera 
negativa, por los demás. Además, el menor es un sujeto en vulnerabilidad. Sus 
acciones tienen como objetivo buscar refugio en una comunidad que le brinde 
protección y aceptación. Y ante la ausencia de la protección familiar y social, las 
pandillas y las bandas criminales se convierten en esos espacios que “garantizan” 
bienestar y cuidado. 

Desde la normativa social, esa decisión del menor infractor se convierte en un 
problema. Su adhesión a los grupos delictivos – generalmente como resultado de su 
búsqueda de afecto – y su conducta delictiva – como herramienta para advertir y llamar 
la atención – se considera como conductas condenables y sancionables. Y, en términos 
legales, y en procura del desarrollo normal de la sociedad, son viables. Sin embargo, 



 Artículo de Reflexión  

128 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

hay que tener presente que con abordar al joven infractor desde la normatividad moral, 
legal y penal sólo busca reparar el daño que éste ha hecho a la comunidad que habita, 
pero no interviene, directamente, en la problemática ético que se suscita. 

Por otra parte, desde las herramientas jurídicas, penales y legales que la 
sociedad ha creado para sí – máscaras las llama Joan-Carles Mèlich – al menor 
infractor se excluye, de manera indirecta, del proceso de reintegración social. A nivel 
social, el fenómeno de la delincuencia juvenil busca ser eliminado mediante estrategias 
pedagógicas, jurídicas y psicológicas, pero no se interviene desde ese elemento común 
que, como humano, nos liga a los demás, a saber: el ser vulnerables. A propósito, Joan- 
Carles Mèlich (2010) señala lo siguiente: 

[…] hay algo que nos une: somos vulnerables al daño, a la violencia, al dolor, al 
miedo. A partir de aquí lanza [Butler] una sugerencia: quizá nuestra responsabilidad 
política y ética se reconstituye a partir del reconocimiento de que la autosuficiencia y la 
soberanía no son propias de la vida humana. En otras palabras, lo humano es, por de 
pronto, el resultado de una “ruptura de la autosuficiencia”, del hecho de que nadie puede 
tener, ni pretender tener, el control absoluto de su existencia. En una palabra, el dominio 
de una vida no puede estar asegurado. (p. 240). 

Además, desde una perspectiva hermenéutica y fenomenológica, el menor 
infractor debe comprenderse, como prójimo, como sujeto ético. Emmanuel Levinas 
(2001) ya da herramientas para el ejercicio de esta labor al decir que “el encuentro con 
el otro es ante todo mi responsabilidad con respecto a él” (p.129). Y ese hacerse 
responsable se comprende desde el ejercicio del amor sin Eros, es decir: un amor sin 
concupiscencia y en el cual la situación ética predomina sobre la pasión. Sin embargo, 
Levinas advierte que, debido a la alteración del uso de la palabra amor, es mejor usar, 
en vez de esta, el concepto “hacerse cargo”. Así, pues, el encuentro con el otro es 
imposible si no hay una verdadera disposición a hacerse cargo de él éticamente, sino 
se le reconoce como prójimo. 

Sobre el menor infractor es necesario hablar en términos de alteridad para ver 
en él posibilidades éticas. En otras palabras, y apoyados en Levinas, el menor infractor 
debe comprenderse como aquel sujeto que, en tanto prójimo, nos lleva a hacernos 
responsables de él. Esto, sin duda, genera un gran conflicto moral, pero, como bien lo 
ha señalado Joan-Carles Mèlich (2010), la ética pone en cuestión la moralidad y la 
trasgrede. La ética es mirar el Rostro del otro en la vulnerabilidad de su alteridad. 

Pero ¿qué se entiende por Rostro? Según Levinas (2001), Rostro no es un 
concepto plástico; no alude a nada pictórico, no es un retrato. Por Rostro ha de 
entenderse a aquella relación con lo débil, con lo vulnerable y lo desnudo del otro y es, 
a la vez, consciencia de la propia vulnerabilidad y debilidad. Así, pues, ¿tiene Rostro el 
menor infractor en tanto que sus acciones son transgresoras y, en ocasiones, violenta? 
La respuesta de Levinas (2001), sería sí, pero haciendo salvedad en que la violencia 
es una amenaza al prójimo y allí no hay Rostro. En otras palabras, el menor infractor 
posee Rostro en tanto que no atente contra la vulnerabilidad del otro. Y si lo hace, el 
aplicativo de su corrección ha de ser desde el uso de la justicia. Pero la justicia a la que 



 Artículo de Reflexión  

129 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

se refiere debe suscitarse en el amor, en el hacerse responsable, éticamente, del otro 
y no desde el simple juzgamiento. “Soy responsable del otro incluso cuando comete 
crímenes, incluso cuando otros hombres cometen crímenes […] Y creo que [esto] es lo 
esencial de la condición humana” (Levinas, 2001, p. 133). Por otra parte, añade Levinas 
(2001), el amor debe vigilar la justicia porque “la justicia nace del amor” y siempre está 
relacionada con el prójimo, con el hombre en general. Entonces, aplicando estos 
principios filosóficos al menor infractor, a éste hay que corregirlo desde una postura 
ética suscitada en el reconocimiento de sus sufrimientos y de su vulnerabilidad 
(Levinas, 2001; Mèlich, 2010). 

Por otra parte, hay que tener presente que La ética es otredad. Levinas (2002) 
lo exponía bien al decir que, sin el otro, sin el rostro del otro, es imposible un ejercicio 
ético. Desde la moral, desde el conocimiento d elo que se debe hacer, es posible dirigir 
las acciones individuales y comunitarias de manera estructurada, pero la ética propone 
otro tipo de desafios que, por lo general, no se resuelven desde ninguna estructura, 
desde ningún presupuesto, sino desde la aporía que suscita la ambigüedad de la 
condición humana. 

Es necesario, además, reiterar que la presencia del joven infractor no es del todo 
negativa. Si bien las acciones delictivas cometidas por los menores requieren una 
sanción, en ellas hay que ver, también, una posibilidad reflexiva, una propuesta de 
nuevos intereses y de nuevas formas de entender la realidad. Infortunadamente, a nivel 
social, al menor infractor se le juzga, de manera inmediata, por sus acciones, y pocas 
veces se tienen en cuenta aquello que tiene por decir. Los menores, los adolescentes, 
siempre están manifestando su inconformidad, sus problemáticas y sus insatisfacciones 
ya sea mediante el arte, la pertenencia a determinado grupo social o el delito. Lo 
importante allí es identificar, no solo a nivel psico jurídico, sino también filosófico, 
sociológico y ético cuál es el desafío que, desde su acción transgresora, los menores 
proponen. Y como bien lo señala Emmanuel Levinas (2002), sólo con la presencia del 
Otro, de su finitud y su vulnerabilidad es posible el ejercicio de la ética- 

El menor infractor aparece ante nosotros como otro, como un rostro extraño que 
nos invita al encuentro. Esto, como bien lo señala Mèlich (2010), implica reconocer la 
propia vulnerabilidad y la vulnerabilidad de los demás. El encuentro con el otro posibilita 
la reflexión ética y el descubrimiento, desde el dolor y el sufrimiento – experiencia del 
mal como dice Joan-Carles Mèlich –, otras visiones de la vida. Y, en ese sentido, el 
joven infractor es, más que un sujeto jurídico, un generador de reflexión ética, puesto 
que transgrede los valores de su comunidad para que se hagan análisis de éstos. 
Reconocer su presencia, aunque incómoda, y acercarse a ella, permite el 
descubrimiento de otras realidades y, a la vez, el darnos cuenta de que la sociedad, en 
su estructura, presenta unas problemáticas serias que deben ser abordadas de manera 
interdisciplinarias porque, apelando a Joan-Carles Mèlich (2010), dan cuenta de la 
fragilidad de lo humano en todos sus contextos. 



 Artículo de Reflexión  

130 
Revista Sinergia 2024, Edición 15, p. 119-130. ISSN: 2665-1521 

 

 

REFERENCIAS 

Bueno Bueno, A., & Moya Mira, C. (1998). La delincuencia juvenil como 
síntoma: perspectivas de intervención psicosocial. Alternativas: 
Cuadernos de Trabajo Social, 6(1998), 151–159. Recuperado de 
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2753708&info=resu 
men&idioma=SPA 

Cruz y Cruz, E. (2007). El concepto de menores infractores. Revista de 
postgrado en derecho de la UNAM, 3(5), 335-355. Recuperado de 
http://www.juridicas.unam.mx/publica/librev/rev/posder/cont/5/cnt/cnt 
17.pdf 

Filippusson, Á., Ólafsson, D. (Productores), & Bragason, R. (Dirección). 
(2013). Metalhead [Película]. Islandia. Mystery Island. 

Levinas, E. (2001). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Valencia: 
Pre-Textos 

Levinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Salamanca: Sígueme 

Mèlich, J. C. (2010). Ética de la compasión. Barcelona: Herder 

Montessori, M. (2000). El niño. El secreto de la infancia. México: Editorial 
Diana 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2753708&info=resu
http://www.juridicas.unam.mx/publica/librev/rev/posder/cont/5/cnt/cnt

